
 Elisey V. Chashchin. Philosophical foundations of global thinking... 

6  

  

УНИВЕРСИТЕТ 

  

УДК 101.1:316 

DOI: 10.32326/2618-9267-2024-7-3-6-21 

  

ФИЛОСОФСКИЕ ОСНОВАНИЯ ГЛОБАЛЬНОГО 

МЫШЛЕНИЯ В ПОИСКОВОЙ ДЕЯТЕЛЬНОСТИ 

УЧАЩИХСЯ 
 

Чащин Елисей Владимиро-
вич – кандидат философских 
наук, доцент. Пермский фи-
лиал Волжского государ-
ственного университета вод-
ного транспорта. Российская 
Федерация, 614060, г. Пермь, 
бул. Гагарина, д. 33;  
e-mail: chashin86@mail.ru, 
ORCID: 0000-0003-4770-6038 

Целью данной работы является выявление фило-
софских оснований формирования мышления, 
ориентированного на взаимообогащение нацио-
нальными культурами, в процессе поисково-
исследовательской деятельности учащихся. По-
следние рассматриваются как специфическая со-
циальная общность. Методы, примененные 
в этом исследовании, можно разделить на две 
категории – философские и статистические. К фи-
лософским относится, например, компаративист-
ский метод, который используется при сопостав-
лении различных стилей мышления в зависимо-
сти от исторического периода и социальной общ-
ности. Среди статистических выделяется целый 
набор методов: первоначальный сбор данных, 
анализ индивидуальных ценностей на основе 
уточнённой теории базовых индивидуальных 
ценностей Ш. Шварца, кластеризация минималь-
ных гамильтоновых циклов и минимальных 
остовных деревьев, эксперимент. В качестве ос-
новных результатов исследования можно выде-
лить следующие тезисы: 1) каждый субъект, вне 
зависимости от своей принадлежности той или 
иной социальной общности, в ментальном смыс-
ле соединяет в себе собственное восприятие 
и видение себя другими членами группы, в том 
числе через негативные и позитивные стереоти-
пы; 2) формирование мышления, ориентирован-
ного на взаимообогащение национальными 
культурами, осуществимо лишь через призму ин-
дивидуального восприятия каждым человеком 
себя и другого; 3) совместная поисково-
исследовательская деятельность, актуализирую-
щая различные стили мышления, обеспечивает 
преодоление негативных мировоззренческих 
клише, складывающихся в сознании у тех или 
иных людей; 4) актуализация разных стилей 
мышления, осуществляющаяся за счёт культурно-
го взаимообогащения, позволяет преодолеть 
ментальную линейность, усилить критичность 
и рефлексивность, создать многообразие вариан-
тов для решения проблем. 
Ключевые слова: глобальное мышление, со-
циальная общность, национальная культура, 

 



The Digital Scholar: Philosopher’s Lab, 2024, vol. 7, no. 3 

.  

7  

  

нелинейность, рефлексивность, поисково-
исследовательская деятельность учащихся  
 

Цитирование: Чащин Е.В. Философские основания глобального мышления в поисковой 
деятельности учащихся // Цифровой учёный: лаборатория философа. 2024. Т. 7. № 3.  
С. 6-21.  DOI: 10.32326/2618-9267-2024-7-3-6-21 

 

Рукопись получена: 10 мая 2024 

Пересмотрена: 3 октября 2024  

Принята: 4 октября 2024 

 

PHILOSOPHICAL FOUNDATIONS OF GLOBAL 

THINKING IN STUDENTS’ SEARCH ACTIVITIES 
 

Elisey V. Chashchin – PhD in 
Philosophy, Associate Professor. 
Perm Branch of Volga State Uni-
versity of Water Transport. 33 
Gagarina Blvd., Perm 614060, 
Russian Federation;  
e-mail: chashin86@mail.ru,  
ORCID 0000-0003-4770-6038 

The purpose of this paper is to identify the philo-
sophical foundations for the formation of thinking 
oriented to cross-fertilization of national cultures in 
the process of search and research activities of stu-
dents as a specific social community. The methods 
applied in this study can be divided into two catego-
ries – philosophical and statistical. The philosophical 
ones, for example, include the comparativist meth-
od, which is used in comparing different styles of 
thinking depending on the historical period and so-
cial community. Among the statistical ones, a whole 
set of methods stands out: initial data collection, 
analysis of individual values on the basis of the re-
fined theory of basic individual values by 
Sh. Schwartz, clustering of minimal Hamiltonian cy-
cles and minimal island trees, and experiment. The 
following inferences can be emphasized as the main 
results of the research: 1) each subject, regardless of 
his/her belonging to one or another social communi-
ty, in the mental sense combines his/her own per-
ception and vision of himself/herself by other group 
members, including through negative and positive 
stereotypes; 2) the formation of thinking oriented to 
mutual enrichment of national cultures is possible 
only through the prism of individual perception of 
each person of himself and the other; 3) joint search 
and research activity, actualizing different thinking 
styles, provides overcoming negative worldview cli-
chés, formed in the minds of certain people; 4) actu-
alization of different thinking styles, carried out 
through cultural cross-fertilization, allows overcom-
ing mental linearity, strengthening criticality and re-
flexivity, creating a variety of options for solving 
problems. 
Keywords: global thinking, social community, na-
tional culture, non-linearity, reflexivity, search and 
research activity of students 

 

 

How to cite: Chashchin, E.V. (2024). Philosophical foundations of global thinking in 
students’ search activities. The Digital Scholar: Philosopher’s Lab, 7 (3): 6-21. 
DOI: 10.32326/2618-9267-2024-7-3-6-21 (In Russian). 



 Elisey V. Chashchin. Philosophical foundations of global thinking... 

8  

  

Received: 10 May 2024 
Revised: 3 October 2024  

Accepted: 4 October 2024 

 

Мышление современного человека формируется под влиянием 

множества факторов. Оно довольно синкретично. Стремление от-

дельных социальных общностей как устойчивых внутриобще-

ственных групп, интегрированных едиными для каждой из них 

целями, распространить среди других присущий только им тип 

ментальности является естественным процессом идеологической 

экспансии. При этом под идеологией мы понимаем совокупность 

ценностно-целевых установок той или иной группы лиц, объеди-

ненных формальными или неформальными связями. В этом смыс-

ле рациональный рефлексивный стиль мышления, который инте-
грирует несколько ключевых типов, присущих совершенно разным 

общностям, формируется не под воздействием неосознанного же-

лания какого-либо «интеллектуального класса», а путём целена-

правленного, включённого в образовательный процесс воздей-

ствия. Рассмотреть то, как это происходит, и является основной 

задачей нашей работы. Внутри отличающихся относительной 

устойчивостью социальных групп рациональный компонент мен-

тальности постепенно вытесняет другие типы (но не замещает их 

полностью), что позволяет говорить о формировании глобального 

рефлексивного теоретического мышления (Чащин, 2010, с. 157-

158). 

Любой стиль мышления формируется на основе уникальной 
комбинации типов в устойчивых социальных группах, объединён-

ных общими целями и задачами – например, в профессиональных 

сообществах, которые мы и определяем как одну из форм социаль-

ной общности. Далее он может распространяться на другие катего-

рии населения. 

Каждый из нас вносит долю своей индивидуальности, своего 

уникального творческого взгляда на вещи, события, опосредующе-

го неповторимые оценочные суждения. В то же самое время и со-

циальная общность через сложившиеся внутри неё устойчивые 

ценностно-целевые установки влияет на каждого состоящего в ней 

человека. Среда же в этом смысле является лишь проводником 
идей наиболее креативных личностей, чей образ мыслей начинает 

восприниматься в качестве эталона. Вкупе с объективными техни-

ческими ограничениями, характерными для той или иной эпохи, 

это создаёт особенную мировоззренческую модель, укореняющую-

ся в конкретном историческом моменте. Она, в свою очередь, 

и ретранслируется внутри социума, соответствующего по парамет-

рам рассматриваемому периоду времени.  

Опираясь на те изменения, что прямо сейчас осуществляются 

в ходе актуализации элементов информационного общества в со-

временном мире, мы можем наблюдать формирование специфиче-

ского образа личности, который можно назвать «человеком гло-

бальным». Он является носителем и ретранслятором определённой 



The Digital Scholar: Philosopher’s Lab, 2024, vol. 7, no. 3 

.  

9  

  

совокупности уникальных черт ментальности, к которым относят-

ся: 

1) рефлексивность; 

2) устойчивость к любому агрессивному влиянию со стороны 

внешних факторов информационного воздействия; 

3) критически-лояльное отношение к представителям других 

социальных общностей и их мнениям; 

4) Креативность. 

В качестве взаимосвязанных между собой трендов можно обо-

значить формирование глобального рефлексивного теоретического 
мышления и последовательный переход как на уровне индивиду-

альных, так и коллективных общественных установок от мульти-

культуралистической к поликультуралистической модели социаль-

но-политических отношений. В контексте генерируемой внутри 

общностей идеологии подобная трансформация не может воспри-

ниматься иначе как элемент формирования позитивной идентично-

сти, направленной на совместное развитие социума и личности. 

Поликультурализм представляет собой идеологию, сформировав-

шуюся на базе самых разнообразных в плане идентификационных 

установок групп, а затем ретранслируемую на весь социум. 

Её ключевым аспектом является принцип единства в многообразии 
(Bernardo, 2024). При этом оно не может быть заменено какой бы 

то ни было искусственной стимуляцией определённых социальных 

процессов, направленных на произвольные конструирования раз-

личий между общностями. Мультикультурализм в данном случае 

будет отличаться от поликультурализма симулятивностью рас-

сматриваемого единства. Последнее становится слишком услов-

ным при наличии избыточного, часто не имеющего обоснованных 

причин, разделения между людьми. Здесь важно подчеркнуть, что 

подобные процессы имеют место в современном мировом сообще-

стве, что позволяет говорить даже об устойчивой тенденции к его 

искусственному разделению. Наиболее ярко это проявляется, 

например, в контексте политической борьбы (Burns, 2021). 
У данного тренда есть очень серьёзные негативные стороны, 

к которым можно отнести формирование своеобразной «псевдопо-

ликультуральности». Она проявляется в том, что происходящие 

события, сопровождающиеся навязыванием негативных или лож-

ных идентификационных матриц, социокультурных кодов, вызы-

вают у личности одновременно как отторжение своей индивиду-

альной идентификационной установки, так и неприятие ценностей 

общества. Эти процессы неизбежно приводят уже к психологиче-

ской дифференциации на подсознательном уровне, фактически 

к неконтролируемому расщеплению собственного Я. Поскольку 

это проявляется и в коллективном, социально-психологическом и 
в индивидуальном психологическом аспектах идентификации, воз-

никает проблема специфического порочного круга. Оказавшемуся 

в нём субъекту, чтобы понять кто он есть, необходимо сопоставить 

себя с другими, то есть с обществом, однако последнее само долж-



 Elisey V. Chashchin. Philosophical foundations of global thinking... 

10  

  

но сравнить себя с отдельными индивидами для понимания своей 

сущности. В данном контексте формирование «одномерного чело-

века», по Г. Маркузе (Маркузе, 2009), становится следствием утра-

ты им собственной идентичности в результате конфликта между 

навязываемыми ему извне идентичностями и его личными притя-

заниями на понимание своего места в мире. Всё это, в конечном 

счёте, приводит к созданию излишне атомизированного, со-

циофобного, недоверчивого к любой новой информации и тради-

ционным формам общения индивида. Здесь необходимо указать, 

что этому в немалой степени способствует усиление роли техниче-
ских средств коммуникации, которые и замещают собой есте-

ственную среду непосредственного взаимного восприятия субъек-

тами друг друга, что приводит к утрате навыков живого диалога, 

понимания и эмпатии к собеседнику.  

Одномерный и изолированный человек, воспринимающий 

окружающую реальность опосредованно через поисковые системы 

и мессенджеры сети Интернет, мыслящий линейно и некритично – 

это антиидеал, к которому со всё большей вероятностью может 

прийти человечество, если планомерно не принимать соответству-

ющие контрмеры. К последним относятся в первую очередь изме-

нения принципов образовательных моделей, каждая из которых 
является достоянием своей культуры и собственной ценностно-

целевой парадигмы. Безусловно, этих моделей множество, и ни 

одну из них нельзя в полной мере назвать эталоном, так как в каж-

дой уже изначально заложены как достоинства, так и недостатки. 

Одни развивают логичность, другие – творческую компоненту, 

третьи – кругозор, однако при этом наблюдается заметная просадка 

других сторон и аспектов. В то же время для большинства методик 

общим остаётся стремление культивировать принципы самопозна-

ния и самообразования. Для этого в учебные программы вводится 

такой ключевой элемент, как проектная деятельность учащихся. 

Конечно, стремление сделать каждого человека учёным является 

утопичной идеей, однако подобной задачи данные курсы и не ста-
вят. Фактически речь идёт именно о развитии критической и кри-

тико-аналитической стороны мышления. Кроме того, в соответ-

ствующую работу могут быть вовлечены любые ученики вне зави-

симости от их этнической или религиозной принадлежности к тем 

или иным социальным общностям. Подобная деятельность стиму-

лирует творческое любопытство, даёт позитивные цели, заставляет 

взглянуть на вещи под другим углом. Таким образом, через любовь 

к познанию и самопознанию личности становится проще достичь 

конструктивной самоидентификации. В результате приобщение 

школьника или студента к такому виду работ не только стимулиру-

ет учебную активность, но и способствует поиску им своей иден-
тичности, рефлексии на предмет собственных социокультурных 

установок. Последние не могут быть рассмотрены с достаточной 

степенью полноты и объективности вне национальной или этниче-

ской идентичности той социальной общности, с которой человек 



The Digital Scholar: Philosopher’s Lab, 2024, vol. 7, no. 3 

.  

11  

  

себя отождествляет. Здесь важно отметить, что применение на 

практике методик, направленных на культивирование частично-

поисковой эвристической деятельности, становится базисом для 

формирования такой идентификационной модели, которая позво-

лила бы обеспечить условия развития конструктивного мышления 

в русле гармонизации межэтнических отношений. Приёмы педаго-

гического диалога с представителями разных национально-

культурных общностей приводят к совершенно отличным друг от 

друга результатам. В одних случаях мы наблюдаем практически 

абсолютную гармонию и взаимопонимание, в других – резкое 
и деструктивное неприятие. Это исторически обусловлено форми-

рованием отдельных этноцивилизационных центров. Для каждого 

из них в русле национально-культурной парадигмы был характерен 

свой набор ценностных установок, уникальных черт мировоззре-

ния и акцентуаций мышления. Условные «западная» и «восточная» 

стратегии мышления не сопоставимы друг с другом, поскольку 

в их основе лежат разные этноцивилизационные коды. В одном 

случае мы видим предельный рационализм, стремление макси-

мально исключить сферу иррационального из конструктивных ло-

гических и теоретических изысканий. В другом – наблюдаем свое-

образный мистицизм, который плодотворно уживается с научными 
подходами и критическим мышлением, не вступая с ними в явные 

противоречия в рамках имеющейся мировоззренческой парадигмы. 

При этом «западная» модель мышления в русле цивилизационных 

конструктов «восточного» типа часто играет своеобразную ком-

пенсаторно-психологическую роль, наполняя возможный вакуум 

культурно-исторического развития конкретного индивидуума ло-

гико-рефлексивными построениями. Однако с течением времени 

«западная» парадигма всё больше теряет свои позиции, что осо-

бенно заметно на самом историко-географическом Западе. «Во-

сточная» же ментальная традиция, – а её влияние год от года, 

напротив, только растёт, – превращается для носителей других 

ментальных парадигм в способ перехода от решения реальных 
проблем в плоскость мистицизма. Часто она обогащает мировоз-

зренческий комплекс человека иррациональными смыслами, в от-

дельных случаях просто восполняя его недостаточную осведом-

лённость в тех или иных вопросах. Всё дело в том, что мотивация 

познающего субъекта, в широком смысле представленного как вы-

разителя ценностей своей социальной общности, принадлежащего 

к западной или восточной культурам, отличается довольно замет-

но. У восточного и западного познаний в этом смысле могут быть 

разные цели. Они проявляются даже когда речь заходит об универ-

сальных и общепринятых принципах построения теоретического 

знания и формирования соответствующего типа научной культуры 
в отдельных национальных общностях. При этом внутри каждой из 

них, в процессе достижения целей познания, демонстрируется ми-

ровоззренческий фундамент обособленной и отличной от других 

этноцивилизационной системы. Так, на Востоке часто даже не пы-



 Elisey V. Chashchin. Philosophical foundations of global thinking... 

12  

  

таются найти объяснение тому, что воспринимается как мистиче-

ское. Для этой культуры познание просто существует как данность, 

которая, образно говоря, выносится за скобки при построении тех 

или иных теоретических выкладок. В то же время, несмотря 

на отличия, можно отметить и некоторые сходства, особенно в тех 

случаях, когда осуществляется переход от фундаментальных 

к прикладным исследованиям. Например, японская цивилизация 

была изолирована от внешнего влияния на протяжении нескольких 

веков, что привело к появлению особого менталитета в русле спе-

цифического этнокультурного кода. Однако она относительного 
легко приняла западную научно-техническую модель производства 

вместе с соответствующими типами мышления инженерных кад-

ров. Безусловно, при этом данная модель была адаптирована под 

ценностный ряд своей социальной общности. В этом смысле миро-

воззренческий комплекс носителя японской модели оказывается 

сходным с европейским, но не с современным, а с характерным для 

раннего Нового времени. Представитель этой «восточной» мен-

тальности легко принимает механицистский взгляд на мир, видя 

в таком построении свою гармонию и красоту и при этом удовле-

творяя собственные потребности в рамках формулы «западная тех-

ника – японский дух». 
В конечном счёте, можно сделать промежуточный вывод о том, 

что информационное общество по своей природе в целом не может 

ограничить социальную дифференциацию по национально-

культурным признакам (и не должно к этому стремиться). Несмот-

ря на то, что во многих регионах планеты уже достигнуты доволь-

но значимые результаты в построении информационного общества, 

разница между национальными моделями остаётся вполне очевид-

ной. Так возьмём для примера два государства – Израиль и Шве-

цию. Они имеют аналогичное социально-экономическое основание 

для своей ментальности, которое выражено в создании эксклюзив-

ного прибавочного продукта, ориентированного на потребности 

конкретного человека. В рассматриваемом аспекте мы увидим как 
сходства между ними, так и различия. С одной стороны, общее 

в том, что в этих странах наблюдается заметный успех в формиро-

вании экономической модели, опирающейся на информационализм 

и гуманитарную ориентированность при его построении. С другой 

стороны, отталкиваясь от социального мировоззрения и целепола-

гания, можно считать граждан Израиля исторически сложившейся 

общностью, отличающейся космополитизмом, в то время как Шве-

цию, подобно другим странам Скандинавии, в мировоззренческом 

плане стоит оценивать как образец национально ориентированной 

модели ментальности (Uslaner, 2022, pp. 91-97). При этом в поли-

тическом смысле оба государства являются членами НАТО, актив-
но вовлечены в глобализированное вестернизированное общество, 

являются проводниками соответствующих ценностей. На сего-

дняшний день информационная подоплёка организации социума, 

отражаясь в его ментальности, в целом скорее противостоит навя-



The Digital Scholar: Philosopher’s Lab, 2024, vol. 7, no. 3 

.  

13  

  

зыванию унифицированных основ глобализации, чем способствует 

ей. Ведь подобное обобщение и усреднение априори замедляет 

прогресс, поливариативность же выбора путей развития, напротив, 

создаёт условия для формирования более сбалансированной и гар-

монизированной ментальной модели и, как следствие, более без-

опасного мира. Бесперспективность искусственного генерирования 

глобальных мировоззренческих установок, которое не опирается на 

ценностные ориентиры, формирующиеся в самом обществе, с те-

чением времени становится всё более очевидной. Несмотря на 

продолжающийся тренд в мировом образовании (во многом из-за 
его инерциальности), связанный с замещением национально-

этнических ценностей глобальными, обратные процессы получают 

поддержку многих мировых лидеров и проявляют себя всё замет-

нее. Так, в противовес вестернизированной парадигме националь-

ные школы разных стран уже сейчас стремятся в качестве совокуп-

ности мировоззренческих установок для учащихся сформировать 

свою этнокультурную систему координат. Истоки последней исхо-

дят от самих социальных общностей. Важно помнить, что те или 

иные национальные группы формируются в определённых социо-

культурных, природно-климатических, исторических условиях, 

а с изменением этих факторов происходит и естественная транс-
формация этноса. Однако когда в этот процесс вступает некая 

внешняя и чужеродная сила, её влияние провоцирует ответную 

негативную реакцию со стороны мировоззренческого комплекса 

той или иной социальной общности. Подобное сопротивление 

лишь усиливается по мере того, как данное воздействие вносит 

специфические изменения в процесс развития этноса. В результате 

либо ментальность нации полностью трансформируется, что пре-

вращает данную общность в некую другую, либо накопленные из-

менения с той или иной степенью успешности становятся частью 

ценностно-целевых ориентиров этой большой социальной группы, 

либо привносимые установки полностью отбрасываются. В любом 

из этих случаев внешнее влияние становится гораздо менее кон-
структивным в сравнении с тем, которое формируется внутри со-

циальной общности. 

В соответствии с этим принципом в любой современный обра-

зовательный стандарт ещё на этапе его разработки разумно вносить 

понятие макрорегиональной идентичности как условие конструк-

тивной интеграции и взаимообогащения национальными культу-

рами педагогического процесса (Гумерова, 2017, с. 140). При этом 

позитивная коллаборация не может осуществляться посредством 

ликвидации или принудительной унификации ментальных основ 

национальных культур. В этом смысле важно с максимальной сте-

пенью эффективности применять достижения каждой националь-
ной социальной общности ради общих целей, связанных с эффек-

тивной трансформацией мировосприятия всего человечества. Та-

ким образом, ценности тех или иных субкультурных сред могут 

относительно безболезненно взаимовлиять друг на друга. 



 Elisey V. Chashchin. Philosophical foundations of global thinking... 

14  

  

В качестве примера такого взаимодействия можно назвать нацио-

нальную кухню. Любой современный мегаполис наполнен разно-

образными заведениями общественного питания, представляющи-

ми европейскую, ближневосточную, русскую, китайскую и многие 

другие кухни. В то же самое время ни один из их посетителей, 

приобщаясь через употребление блюд к кулинарной стороне дру-

гих культур, не ощущает себя предателем своего этноса или госу-

дарства. Подобных примеров можно привести множество, а значит, 

обмен и взаимообогащение ценностями разных культур нельзя 

рассматривать только в негативном свете. Более того, современное 
человечество ориентировано на формирование внутри себя опре-

делённых социальных общностей, имеющих в своём ценностно-

целевом комплексе акцентуацию на межэтническую интеграцию. 

Однако у их членов отсутствует установка на какое бы то ни было 

замещение своих национальных ценностей глобальными. Призна-

вая важность международных жизненных ориентиров, эти соци-

альные общности уже не стремятся обеспечить доминирование 

глобальных ценностей во всех сферах жизни, как это часто проис-

ходило ещё в недавнем прошлом. Всё дело в том, что через осозна-

ние недопустимости утраты собственных этнокультурных корней 

люди всё сильнее стремятся сохранить своё национальное самосо-
знание. Именно пропуская через него общемировые идеи и цели, 

социальная общность обеспечивает формирование инноваций, не 

только обогащая непосредственных участников этого процесса, 

которые принадлежат к той или иной этнической культуре, 

но и ретранслируя полученные достижения на весь социум. Имен-

но здесь и существует ориентир для создания методического обес-

печения образовательных учреждений. Мышление учащихся мо-

жет плодотворно включать в себя акцентуацию на позитивную эт-

ническую идентичность. Её суть заключается в направленности на 

признание и принятие ценностей собственного народа в русле кол-

лективных достижений всей мировой цивилизации. 

Таким образом, формируется ещё одна из опор глобального 
мышления. Уже на уровне восприятия современного учащегося 

социальное сознание приобретает конструктивный общемировой 

характер, выходя далеко за пределы частных интересов отдельных 

групп, но при этом не стремясь нивелировать их, как-либо пода-

вить индивидуальность внутри общего. В современном мире бла-

годаря инновациям каждый школьник может легко совершать кру-

госветные путешествия, даже не покидая пределов комнаты. Рас-

пространяясь, средства коммуникации, прежде всего Интернет, 

создают условия, при которых глобальная система утрачивает свои 

границы, обеспечивая реальное и непосредственное взаимодей-

ствие учащихся друг с другом по всей планете. В то же время обра-
зовательная политика многих государств нацелена именно на по-

ликультурную интеграцию – например, многочисленные межреги-

ональные соглашения в рамках СНГ, ШОС, БРИКС, Таможенного 

союза, программы академической мобильности. Именно с их по-



The Digital Scholar: Philosopher’s Lab, 2024, vol. 7, no. 3 

.  

15  

  

мощью и образуются образовательные мостики между теми стра-

нами Востока и Запада, которые готовы к такому диалогу.  

В истории Пермского края уже были положительные примеры 

такого взаимодействия. Так, на протяжении нескольких веков 

немцы Прикамья активно взаимодействовали с коренными перм-

скими жителями, обмениваясь социокультурными традициями 

в том числе и в аспекте образования. Мы видим, что в результате 

мышление среднестатистического жителя Предуралья имеет за-

метный налет европейского культурного наследия. Безусловно, 

процесс обмена был достаточно долгим: большая часть немецкого 
населения начала активную деятельность на Пермской земле 

с XVIII в., когда по приглашению Петра Великого сюда приезжали 

европейцы в качестве технических и административных специали-

стов, что продолжалось вплоть до первой трети XX в. (Г.В. де Ген-

нин, К. Модерах, Ф. Граль и многие другие). Конец 1940-х гг. при-

нёс ещё одну волну социоментального внедрения – военноплен-

ных, участвовавших в строительстве новых кварталов Перми. Дру-

гими невольными социокультурными интервентами в пермскую 

ментальность стали ссыльные поляки – участники нескольких вос-

станий против царской власти в период Российской империи. 

Именно это взаимопроникновение этнических социальных общно-
стей – носителей демократических ценностей – сформировало осо-

бое мировоззрение жителя Прикамья. Исследование подобных ис-

торических феноменов в контексте интеграции современных суб-

культур, ориентированных на взаимообогащение, имеет огромное 

значение именно в образовательной деятельности, поскольку 

вскрывает через компаративистский подход всю подоплёку фор-

мирования ценностных установок, адекватных текущей ситуации. 

Через педагогическую практику можно осуществлять мониторинг 

и, если того требуют обстоятельства, коррекцию процесса обмена 

ценностями между национальными субкультурами. Многообразие 

этнических компонентов в мышлении формирующейся социальной 

общности создаёт условия для здоровой конкуренции между раз-
ными способами решения проблем, возникающих перед общно-

стью. В частности, оно стимулирует гибкость мышления учащего-

ся, придаёт ему черты нелинейности, обеспечивает бо́льшую мен-

тальную устойчивость в кризисных ситуациях. В конечном счёте, 

это способствует формированию личности, более адаптированной 

к современным жизненным ситуациям в новой социальной реаль-

ности. Процесс, который уже естественным образом протекает 

внутри многих образовательных сообществ в России, в данном 

смысле совпадает с внедрением новых элементов компетентност-

ного подхода в обучении (ФГОС, 2020), что в очередной раз свиде-

тельствует о взаимной направленности интересов общества и госу-
дарства к выполнению этой миссии. В этом смысле компоненты 

полиметодологического, базирующегося на нелинейном мышле-

нии, научно-исследовательского процесса в рамках современных 

учебных программ не только стимулируют совместную творче-



 Elisey V. Chashchin. Philosophical foundations of global thinking... 

16  

  

скую деятельность обучающегося и преподавателя, но и способ-

ствуют поиску нестандартных решений задач. Важно помнить, что 

любой получаемый в течении этого процесса результат чрезвычай-

но важен, даже если сама работа и не соответствует требованиям 

проведения научного исследования. Самоценность подобной дея-

тельности заключается не в её конечных достижениях, а в самом 

процессе формирования нелинейного отношения к реальности че-

рез подбор соответствующего метода. 

Взаимообогащению целями и ценностями различных социаль-

ных общностей предшествует решение ещё одной задачи, стоящей 
перед поликультурной образовательной моделью. Она заключается 

в том, что для различных наций и народностей важным становится 

видение полиэтничного, не унифицируемого мира как историче-

ской данности, а значит в учебной и во внеучебной работе с моло-

дёжью неизбежно отражается суть этого тренда. «Изучать другие 

национальные культуры означает обогащать собственную культу-

ру. Достигнуть в собственной культуре понимания общечеловече-

ских ценностей означает сделать шаг к созданию мирового сооб-

щества. Ответственной миссией образования становится развитие 

интереса к другим культурам, выступающего как способ понима-

ния мироустройства» (Лурье, 2006, с. 222).  
Можно сказать, что совместная поисково-исследовательская 

деятельность, осуществляемая в рамках учебного процесса, благо-

даря актуализации различных стилей мышления, способствует 

конструктивному преодолению негативных мировоззренческих 

клише, складывающихся в сознании у тех или иных людей. Такие 

клише, которые могут носить конфессиональный или этнический 

характер, часто выступают в качестве одного из источников меж-

национальных конфликтов. Следовательно, противодействие их 

формированию – это важный аспект образовательной деятельно-

сти. В этом направлении нами было проведено исследование, кото-

рое раскрывает отдельные стороны данной проблемы на примере 

её локализации в конкретных учебных заведениях Перми среди 
студентов, обучающихся по сходным по своему профилю специ-

альностям.  

Методика исследования и эксперимента. Эмпирическую базу 

исследования составили данные, полученные в процессе диалога со 

студентами и абитуриентами факультета ветеринарной медицины и 

зоотехнии Пермской государственной сельскохозяйственной ака-

демии им. академика Д.Н. Прянишникова, а также с курсантами 

кафедры кинологии и зоотехники Пермского института Федераль-

ной службы исполнения наказаний России в 2015-2016 гг. Всего 

в исследовательской работе участвовали 1690 человек учащихся 

в возрасте 16-22 лет. В выборке представлены основные группы 
молодежи по полу, возрасту, месту рождения, социальному поло-

жению, принадлежащие ко всем основным национальностям на 

территории РФ. Соотношения групп среди респондентов были 



The Digital Scholar: Philosopher’s Lab, 2024, vol. 7, no. 3 

.  

17  

  

близки к их соотношению в социальной среде молодежи Пермско-

го края. 

Первоначальный сбор аналитических данных. На первом этапе 

определялась степень рефлексивности мышления у исследуемых 

на основании «Опросника рефлексивности Карпова». В методике 

диагностики индивидуальной меры выраженности свойства ре-

флексивности А.В. Карпова рефлексивность рассматривается как 

способность к осуществлению тестирующим актором анализа при-

чинно-следственных связей между объектом и социумом, взаимо-

понимание между «рефлектирующим» и социумом, 
его личностные особенности, эмоциональные реакции и когнитив-

ные представления. То есть осмысление феномена рефлексивности 

осуществляется в основном с точки зрения социальной психологии 

(Иванова, Кузьменкова, 2010, с. 87). Подобный подход наилучшим 

образом соответствует задачам исследования. 

На втором этапе проводился анализ индивидуальных ценностей 

на основе уточнённой теории базовых индивидуальных ценностей 

Ш. Шварца (a refined theory of basic personal values). Результат ана-

лиза экстраполировался на единую шкалу по линиям: «культурная 

изолированность – культурная открытость», «самовозвышение – 

самотрансцендентность». Подобное экстраполирование позволило 
разделить всех тестируемых по принципу «этноцентризм – этнони-

гилизм». 

Потенциальная возможность применения подобного подхода 

предусматривалась самим автором теории Ш. Шварцем: «Круговое 

расположение ценностей представляет собой скорее континуум 

связанных мотивов, больше похожий на цветовой спектр, чем на 

набор отдельных мотиваций. Его можно разделить на более широ-

кие или более узкие ценностные конструкты» (Шварц и др., 2012, 

с. 49). 

Крайнее положение на шкале занимают тестируемые, склонные 

к консерватизму и самовозвышению, что свидетельствует об их 

этноцентристских позициях. Их антиподом являются склонные 
к самотрансцендентности и культурной открытости, экстремаль-

ные формы которой свидетельствуют об этнонигилизме. 

На третьем этапе тестируемым предлагалось написать краткую 

автобиографию и эссе о плюсах и минусах межэтнического взаи-

модействия с включённым заданием оценить влияние данного яв-

ления на их личность. В процессе написания предлагалось воздер-

жаться от использования каких-либо внешних источников инфор-

мации. В результате, во-первых, была прояснена позиция каждого 

студента по отношению к вопросу межкультурного взаимодей-

ствия. Во-вторых, удалось получить материал для анализа глубины 

понимания респондентом данного вопроса. 
Анализ. С полученными сведениями была проведена процедура 

исключения ложных данных. Для этого в случае с минимальным 

остовным деревом были проанализированы все случаи аномальных 

результатов тестирования (Бердышев, Лялькина, 2014). 



 Elisey V. Chashchin. Philosophical foundations of global thinking... 

18  

  

Для проведения математического анализа полученных резуль-

татов их транспонировали в единую систему: все измерения были 

приведены к общему виду. В соответствии с последним при расчё-

тах следовало использовать пропорциональный тип шкал. В таком 

типе шкал за наивысшее значение брались максимальные и мини-

мальные показатели, укладывающиеся в генеральную совокуп-

ность. Полученные результаты были подвергнуты кластерному 

анализу (Лялькина, 2012). 

На первом этапе была проведена кластеризация методами ми-

нимальных гамильтоновых циклов и минимальных остовных дере-
вьев, результаты которых сравнивались между собой (Сдвижков, 

2014, с. 223). 

По результатам проведённого кластерного анализа была осу-

ществлена повторная корректировка отдельных аномальных случа-

ев путём более глубокого анализа данных о личности конкретного 

исследуемого, его биографии, ценностных установках и уровне 

общего знакомства с предметом исследований. 

После проведения корректировки основная часть единичных 

кластеров, имеющих аномальный характер, была отнесена к тому 

или иному мультикластеру. Остальные исследуемые, не отнесен-

ные к конкретному кластеру, составили отдельную группу, в от-
ношении которой был принят индивидуальный план занятий. 

Эксперимент. С исследуемыми был проведен ряд семинаров, 

круглых столов и индивидуальных занятий, материалом для кото-

рых стали эссе самих студентов. Эти мероприятия имели целью 

создать у студентов рациональное отношение к вопросам межэт-

нического взаимодействия и привить им соответствующие компе-

тенции в области диалога между культурами. 

После некоторого перерыва, предпринятого с целью нейтрали-

зации воздействия самого эксперимента на тестируемых и получе-

ния данных большей чистоты, снова был проведён полный ком-

плекс сбора и анализа данных. 

Итог сравнения первоначальных сведений и данных, собранных 
после проведения комплекса занятий, и стал результатом экспери-

мента. 

 

Общие тенденции. При первоначальном сборе данных были 

выявлены следующие тенденции: 

1. Существенной особенностью процесса межэтнических вза-

имоотношений, зафиксированной в среде молодежи 8-9 лет назад, 

являлась высокая зависимость хода и направления взаимодействия 

от стереотипных установок каждого из участников процесса. Так, 

одна из курсантов ФСИН прибыла из Дальневосточного региона и 

всю жизнь прожила в районе, где широко представлены юго-
восточные монголоидные этносы, поэтому была удивлена наличи-

ем в Прикамье других азиатских народностей. Впервые оказавшись 

на европейской стороне уральских гор, она увидела странного для 

неё человека, одновременно похожего и не похожего на привычно-



The Digital Scholar: Philosopher’s Lab, 2024, vol. 7, no. 3 

.  

19  

  

го ей азиата. Она задала вопрос знакомой: «Что это за националь-

ность?», и получила ответ: «Это – татарин». Её реакция была 

неожиданной: «Татарин? А разве они ещё не исчезли, как половцы 

или печенеги?». 

2. Наличие разнообразных стереотипов, связанных с несогла-

сованностью в восприятии учащимися истории и географии, ниве-

лировало результаты анализа у отдельных тестируемых. В конеч-

ном счёте, это привело нас к выводу о том, что для них субъектив-

ный образ и реальный человек так и не смогли согласоваться в со-

знании, создавая ментальный диссонанс. Фактически это в очеред-
ной раз подтвердило тезис о том, что каждая личность является не 

только тем, как она сама себя воспринимает, но и тем, как её видят 

другие люди. И здесь опора как на негативные, так и на позитив-

ные стереотипы играет существенную роль в идентификации. 

Говоря в целом о проблеме формирования мышления, ориенти-

рованного на взаимообогащение национальными культурами, важ-

но учитывать роль субъективности и индивидуальности восприя-

тия каждым человеком себя и другого. Любые попытки навязать 

какой-либо социальной общности ценности или цели, не коррели-

рующие с её идеологией, с большой долей вероятности обречены 

на провал. Равно как и намерение группы привить те же самые 
ценности отдельному индивиду без его ответного стремления бу-

дет так же малоэффективно. Таким образом, лишь при выстраива-

нии коммуникативной цепочки, предполагающей обратную связь 

«личность – общность – социум», можно добиться успеха в деле 

формирования мышления, способного использовать достижения 

разных этносов для наиболее эффективного решения задач. При 

этом глобальное рефлексивное теоретическое мышление, одной из 

разновидностей которого и будет являться форма ментальности, 

направленная на межкультурное обогащение, не становится анало-

гом научного или философского мышлений. Этот комплекс стилей 

в каждом индивидуальном случае может быть разнообразен, одна-

ко общим для всех вариаций условием будет его критичность, не-
линейность и рефлексивность.  

 

Информация о конфликте интересов 

 
Автор заявляет об отсутствии конфликта интересов. 

 

Declaration of Conflicting Interests 

 
The author declared no potential conflicts of interest with respect to the re-

search, authorship, and/or publication of this article. 
 

Список литературы 
  

ФГОС, 2020 – ФГОС 47.03.01 «Философия». Приказ Министерства 
науки и высшего образования Российской федерации от 12.08.2020 № 966. 



 Elisey V. Chashchin. Philosophical foundations of global thinking... 

20  

  

URL: https://fgos.ru/fgos/fgos-47-03-01-filosofiya-966 (дата обращения: 

11.04.24). 
Бердышев, Лялькина, 2014 – Бердышев О.В., Лялькина Г.Б. 

Математическая обработка результатов эксперимента: учебное пособие // 
Современные проблемы науки и образования. 2014. № 3. С. 180. 

Гумерова, 2017 – Гумерова Ф.Ф. Содержание этнопедагогического 
образования в системе подготовки студентов к педагогической 
деятельности // Историческая и социально-образовательная мысль. 2017. 
Т. 9. № 1-2. С. 140-144. 

Иванова, Кузьменкова, 2010 – Иванова С.П., Кузьменкова Л.В. 
Эмпирическое исследование рефлексии у будущих психологов МЧС 
России // Вестник Санкт-Петербургского университета Государственной 
противопожарной службы МЧС России. 2010. № 4. С. 86-91.  

Лурье, 2006 – Лурье Л.И. Моделирование региональных 
образовательных систем. М.: Гардарики, 2006. 287 с. 

Лялькина, 2012, web – Лялькина Г.Б. Математические основы теории 
принятия решений: учебное пособие. Пермь: Пермский национальный 
исследовательский политехнический университет, 2012. 118 с. URL: 

https://e.lanbook.com/book/160848 (дата обращения: 16.04.2024). 
Маркузе, 2009 – Маркузе Г. Одномерный человек. Исследование 

идеологии развитого индустриального общества / Пер. с англ. А.А. Юдин. 
М.: ACT, 2009. 331 с. 

Сдвижков, 2014 – Сдвижков О.А. Применение задач оптимизации 
в кластерном анализе // Сервис в России и за рубежом. 2014. Т. 8. № 7 (54). 
С. 219-228. 

Чащин, 2010 – Чащин Е.В. Современное мышление в условиях 

общественных трансформаций и возникновения глобальных проблем: 
дисс. … к. филос. н. Пермь: Пермский государственный педагогический 
университет, 2010. 185 c. 

Шварц и др., 2012 – Шварц Ш., Бутенко Т.П., Седова Д.С., Липатова 
А.С. Уточненная теория базовых индивидуальных ценностей: применение 
в России // Психология. Журнал Высшей школы экономики. 2012. Т. 9. 
№ 2. С. 43-70. 

Bernardo, 2024, web – Bernardo A. B. I. Polyculturalism and attitudes 

towards cultural minorities in the Philippines // International Journal of 
Intercultural Relations, Vol. 100, May 2024, URL: 
https://www.sciencedirect.com/science/article/abs/pii/S0147176724000385#:~:t
ext=https%3A//doi.org/10.1016/j.ijintrel.2024.101969 

Burns, 2021 – Burns T. W. Multiculturalism: democracy by the experts // 
Academic Questions. 2021. Vol. 34. No. 2. Pp. 120-126.  
https://doi.org/10.51845/34su.2.18 

Uslaner, 2022 – Uslaner E. M. National Identity and Partisan Polarization. 

New York: Oxford University Press, 2022. 192 p. 
https://doi.org/10.1093/oso/9780197633946.003.0006 

 

References 

 

FSES 47.03.01 “Philosophy”. Order of the Ministry of Science and Higher 
Education of the Russian Federation from 12.08.2020 № 966. Retrieved 11 April, 
2024, from https://fgos.ru/fgos/fgos-47-03-01-filosofiya-966. (In Russian) 

Berdyshev, O. V., Lyalkina, G. B. (2014). Mathematical processing of 
experimental results. Modern Problems of Science and Education, 3, 180. 
(In Russian) 



The Digital Scholar: Philosopher’s Lab, 2024, vol. 7, no. 3 

.  

21  

  

Bernardo, A. B. I. (2024). Polyculturalism and attitudes towards cultural 

minorities in the Philippines. International Journal of Intercultural Relations, 
100, Retrieved 11 April, 2024, from 
https://www.sciencedirect.com/science/article/abs/pii/S0147176724000385#:~:t
ext=https%3A//doi.org/10.1016/j.ijintrel.2024.101969 

Burns, T. W. (2021). Multiculturalism: democracy by the experts. Academic 
Questions, 34, 2, 120-126. https://doi.org/10.51845/34su.2.18 

Chashchin, E. V. (2010). Modern Thinking in the Conditions of Social 
Transformations and the Emergence of Global Problems: thesis for PhD 

in Philosophy. Perm State Pedagogical University. (In Russian) 
Gumerova, F. F. (2017). The content of ethnopedagogical education in the 

system of students’ preparation for pedagogical activity. Historical and Socio-
Educational Thought, 9 (1-2), 140-144. (In Russian) 

Ivanova, S. P., Kuzmenkova, L. V. (2010). Empirical research of reflexion 
in future psychologists of the Ministry of Emergency Situations of Russia. 
Bulletin of the St. Petersburg University of the State Fire Service of the Ministry 
of Emergency Situations of Russia, 4, 86-91. (In Russian) 

Lurie, L. I. (2006). Modeling of Regional Educational Systems. Gardariki 

Publ. (In Russian) 
Lyalkina, G. B. (2012). Mathematical Foundations of the Theory 

of Decision-Making. Perm National Research Polytechnic University Publ. 
Retrieved 16 April, 2024, from https://e.lanbook.com/book/160848 (In Russian) 

Marcuse, G. (2009). One-Dimensional Man. A Study of the Ideology of Developed 
Industrial Society (transl. from Engl. by A.A. Yudin). AST Publ. (In Russian) 

Schwartz, S., Butenko, T. P., Sedova, D. S., Lipatova, A. S. (2012). Refined 
theory of basic individual values: application in Russia. Psychology. Journal 

of Higher School of Economics, 9 (2), 43-70. (In Russian) 
Sdvizhkov, O. A. (2014). Application of optimization problems in cluster 

analysis. Service in Russia and Abroad, 8, 7 (54), 219-228. (In Russian) 
Uslaner, E. M. (2022). National Identity and Partisan Polarization. Oxford 

University Press.  https://doi.org/10.1093/oso/9780197633946.003.0006 


